
AIDE-MÉMOIRE

DESTINÉ AUX PROFESSIONNELS DE LA SANTÉ
QUI INTERVIENNENT AVEC DES AUTOCHTONES



2

ALLOCHTONES
Désigne ceux qui ne sont pas autochtones. On essaie de ne pas utiliser le mot 
Blancs, qui pourrait avoir un caractère péjoratif. 

AUTOCHTONES
Conformément à la Loi sur les Indiens, ce terme désigne les Premiers Peuples 
d’Amérique du Nord spécifiquement composés des Premières Nations, des Inuits 
et des Métis du Manitoba. Ces trois groupes ont leur propre histoire ainsi que 
leurs propres langues, pratiques culturelles et croyances.

Un vocabulaire rassurant

IDÉE ET ÉLABORATION DU CONTENU
•	 Michèle Martin, Conseillère en services adaptés, responsable du dossier autochtone  

du Cégep de Chicoutimi, avril 2020

PARTENAIRES
•	 Le ministère de l’Éducation et de l’Enseignement supérieur du Québec et  

la clinique santé Miro Matisiwin du Centre d’amitié autochtone du Saguenay.

PHOTOS
•	 Carlos Bergeron, enseignant au Département de littérature du Cégep de Chicoutimi
•	 CCHIC dans le Nord, mobilité étudiante/enseignante du Cégep de Chicoutimi
•	 Cégep de Chicoutimi
•	 Michèle Martin, Conseillère en services adaptés, responsable du dossier autochtone  

du Cégep de Chicoutimi

CONCEPTION GRAPHIQUE
•	 Direction du recrutement, des affaires corporatives et des communications  

du Cégep de Chicoutimi

Sommaire
Un vocabulaire rassurant						      2

Posséder quelques éléments de la culture autochtone			   4

Considérer une histoire traumatisante					     6

Les problèmes de santé les plus fréquents				    8

Agir pour augmenter la sécurisation culturelle en contexte de soins		  9

Connaître certains programmes de santé dédiés aux autochtones		  10

Notes								        11

Des ressources à consulter au besoin					     15



COMMUNAUTÉ AUTOCHTONE
Il s’agit des Premières Nations et des Inuits. On parle de plus en plus de 
communautés autochtones en milieu urbain pour identifier des autochtones 
qui résident maintenant dans des villes. Par exemple, plus de 2 500 personnes 
issues des communautés autochtones résident au Saguenay. 

INDIENS INSCRITS 
Le statut d’Indien inscrit est un statut juridique donné et géré par le 
gouvernement canadien. En étant inscrite conformément à la Loi sur les Indiens, 
la personne possède un numéro, associé à sa bande, qui se trouve dans le 
Registre des Indiens du Canada. Il est possible d’être un « Indien non statué ». 

INUITS
Peuple autochtone qui habite l’Arctique. Au Québec, on les trouve 
principalement au Nunavik, mais, depuis quelques années, beaucoup s’installent 
dans les grands centres urbains au sud. Ils parlent une langue commune, soit 
l’inuktitut. 

LOI SUR LES INDIENS 
Cette loi relève de la Constitution canadienne. Elle a été adoptée en 1876 et elle 
donne au gouvernement canadien le pouvoir exclusif sur les « Indiens » et les 
terres qui sont réservées aux « Indiens », appelées réserves indiennes (depuis 
quelques années, on utilise le mot communauté). La Loi sur les Indiens traite 
donc des « Indiens » enregistrés, de leurs bandes et de tout ce qui concerne les 
réserves. La Loi définit qui est « Indien » et prévoit certains droits et incapacités 
pour les « Indiens enregistrés ». L’application de la Loi sur les Indiens relève des 
Affaires autochtones et du Nord Canada.

MEMBRE DES PREMIÈRES NATIONS
Personne issue d’une nation autochtone. Au Québec, il y a dix nations : Abénaki, 
Anishinabeg (Algonquin), Atikamekw, Cri-Eeyou, Innu, Kanien’kehá:ka (Mohawk), 
Mi’kmaq, Naskapi, Wendat (Huron) et Wolastoqiyik (Malécite).
 
RÉSERVE
Espace territorial défini par le gouvernement canadien et régi par la Loi sur les 
Indiens. C’est une parcelle de terrain qui appartient à la Reine et qui est réservée 
à l’usage d’une bande indienne. Ces espaces où les Premières Nations ont été 
confinées ne correspondent pas à leurs territoires ancestraux ou traditionnels. 

TERRITOIRE TRADITIONNEL
Désigne une zone géographique non définie par des actes juridiques ou 
politiques qui se manifeste par un lien organique, vital et affectif très important 
pour les autochtones. Les territoires traditionnels sont marchés, utilisés, et 
occupés depuis des temps immémoriaux pour assurer la survie, la santé, la 
pratique spirituelle et le développement des autochtones.  



4

L’apprentissage est un processus holistique et collectif qui se déroule tout au 
long de la vie. Ainsi, les relations entre les gens et avec la nature forment le point 
central de l’apprentissage de la langue, de la culture et de l’histoire ancestrale.

Les ainés renforcent le lien intergénérationnel et l’identité culturelle. 

La vie et la conscience collectives sont davantage valorisées que 
l’individualisme. Dès lors, la famille élargie prend une place prioritaire dans les 
relations interpersonnelles.

La pratique culturelle en territoire est unie à la pratique spirituelle. Tout ce qui 
est associé à l’animal ou à la nature est dans la langue considéré comme animé 
parce qu’il est porteur de spiritualité et possède une âme. On appelle ce concept 
l’animisme.

Le don et la générosité sont très souvent pratiqués chez les autochtones. Si un 
chasseur ou un individu possède une quantité de nourriture plus importante 
que ce dont il a besoin, il partagera les surplus alimentaires avec ceux qui en 
manquent. De cette façon, la survie des enfants, des ainés et des malades est 
assurée. 

Les pratiques traditionnelles de guérison comportent une grande variété 
d’activités visant à améliorer le bien-être psychologique et spirituel.

Depuis toujours, la notion du temps est enracinée dans le rythme de la nature. 
Ainsi, la façon de vivre et de se comporter avec le temps se trouve influencée 
par le lien avec le territoire et la pratique traditionnelle. 

Posséder  
quelques éléments  
de la culture autochtone

4





6

Dépossession culturelle et brisure du lien 
avec la nature. 

Imposition de la Loi sur les Indiens 
(R.S.C., 1985, c. 1-5) qui réduit et encadre 
le pouvoir, l’autonomie et la culture des 
autochtones. 

Interdiction de pratiquer les « potlashs » 
(partage de dons symboliques), les 
danses avec tambours et plusieurs 
pratiques spirituelles et culturelles 
pendant près de cent ans.

Création des réserves indiennes et des 
villages inuits forçant la sédentarisation et 

brisant le lien avec les territoires et les pratiques culturelles traditionnelles.

Une femme autochtone qui se mariait avec un allochtone perdait son statut, 
son appartenance à la bande et son droit de résidence. Alors, elle était 
chassée de sa communauté avec ses enfants par l’agent des terres indiennes. 

Interdiction ou restriction de la chasse, de la pêche et de la cueillette sur des 
territoires traditionnels au profit des compagnies ou des propriétaires privés 
allochtones. 

Coupure des liens affectifs et culturels entre les enfants, leurs familles et leurs 
communautés lors de la scolarisation forcée dans des pensionnats. 

Maltraitance des enfants dans ces pensionnats et ces écoles résidentielles. 

Décès de milliers d’enfants dans ces pensionnats (3 201 décès consignés) 
sans que les familles en soient informées et aient accès aux dépouilles. 

Plus de 20 000 enfants enlevés pour être placés ou adoptés par des  
non-autochtones au cours des années 1960 à 1990 (Rafle des années 
soixante) sans l’accord des parents. 

Considérer
une histoire 
traumatisante

6



Relocalisation dans le Grand Nord de bandes inuites dans un environnement 
hostile et un climat extrême : le froid, la faim et les décès précoces marquent  
les exilés.

Abattage d’un millier de chiens d’attelage au Nunavik par des policiers dans 
les années 1950-1960 pour forcer la sédentarisation des Inuits. En plus de la 
tristesse, de la douleur et de la consternation que cette extermination leur a 
fait vivre, les Inuits voient leur identité, leur autonomie, leur mode de vie et 
leurs moyens de subsistance sérieusement menacés. 

Disparitions et assassinats d’environ 2 300 femmes ou filles autochtones sans 
qu’il y ait eu d’enquêtes sérieuses. 

Discrimination systémique en matière d’accès aux services  
(Commission Viens).

Pauvreté, logements surpeuplés et insalubres, violence et abus. 

Exploitation massive des ressources naturelles par l’entreprise privée, parfois 
même sur des terres réservées, fragilisant la survie des autochtones.

Territoires traditionnels contaminés et dévastés par les industries. 

CONSIDÉRER UNE HISTOIRE TRAUMATISANTE, LA SUITE...



8

MALADIES PHYSIQUES :
•	 Infections du système respiratoire : 

tuberculose, infections des voies 
respiratoires supérieures et 
inférieures chez l’enfant, asthme, 
MPOC; 

•	 Maladies cardiovasculaires : 
hypertension artérielle, 
hypercholestérolémie, angine, 
infarctus; 

•	 Maladies métaboliques : diabète 
de type 1 et de type 2,  
diabète de grossesse, hépatites, 
affections du foie, obésité; 

•	 Infections transmissibles 
sexuellement et par le sang : 
gonorrhée, chlamydia, hépatite, 
VIH, sida; 

•	 Infections cutanées : impétigo, 
eczéma, gale; 

•	 Maladies visuelles : amblyopie, 
rétinopathie, myopie; 

•	 Maladies bucco-dentaires : carie 
dentaire et maladie des gencives; 

•	 Maladies infectieuses : otite 
moyenne, rougeole et rubéole; 

•	 Trouble du spectre de 
l’alcoolisation fœtale; 

•	 Trouble de l’appareil  
musculo-squelettique; 

•	 Blessures accidentelles; 

•	 Mauvais traitements ou agressions.

MALADIES MENTALES :
•	 Syndrome de stress  

post-traumatique; 

•	 Troubles mentaux : anxiété, 
dépression, troubles bipolaires  
et schizophrénie; 

•	 Toxicomanie, tabagisme et autres 
dépendances; 

•	 Idéation, comportements suicidaires 
et suicide; 

•	 TDAH et troubles d’apprentissage.  

Les problèmes de santé 
les plus fréquents



•	 Augmenter la sécurisation 
culturelle pour un accueil 
chaleureux, un Kuei! expressif et 
un objet symbolique autochtone 
dans votre bureau; 

•	 Aborder le sujet de la famille, les 
grands-parents, les enfants,  
la communauté; 

•	 Souligner la résilience en 
nommant du positif comme  
le respect des ainés; 

•	 Nommer le lien avec le territoire 
en demandant à la personne si 
elle va encore « en territoire »; 

•	 Renforcer le lien affectif des 
individus par la pratique culturelle; 

•	 Suggérer la médecine 
traditionnelle quand c’est 
pertinent; 

•	 S’associer avec des pairs aidants, 
des alliés, souvent des aînés; 

•	 Impliquer la famille et la 
communauté dans l’adoption  
de saines habitudes de vie;

•	 Demander à la personne, à la 
famille, ses attentes, ses choix, 
etc.; 

•	 Chercher le consensus plutôt 
qu’argumenter;

•	 Ne pas imposer ou prévoir un 
contact visuel direct; 

•	 Respecter les silences; 

•	 Éviter de dire à la personne qu’elle 
ne ressemble pas à un ou une 
autochtone; 

•	 Remercier la personne pour la 
confiance qu’elle nous accorde; 

•	 Rire, rire et rire; 

•	 Porter des vêtements simples et 
conviviaux; 

•	 Consulter des études et des 
documents pertinents pour bien 
comprendre la culture. 

Agir pour augmenter la 
sécurisation culturelle 
en contexte de soins

La ROUE DE MÉDECINE est un cercle sacré aménagé par 
les Autochtones à l’aide de pierres. Sa représentation 
iconographique est devenue un symbole de la culture 
autochtone, qui a été assimilé dans le mysticisme New 
Age. Aussi appelée cercle de vie, la roue de médecine 
est à la base des traditions autochtones des Amériques. 
Ce cercle peut être utilisé aussi bien dans les rituels des 
sages que dans la vie courante des laïcs.

EstOuest

Nord

Sud

Corps - Physique
Sexualité

Régime (Alimentaire)
Santé

Esprit - Spirituel
Vision

Valeurs
Croyance

Pensée - Social
Aptitudes/

Compétences
Mémoire

Idées (Réflexion)

Coeur - Émotionnel
Famille

Appartenance
Amour



•	 Pour les nations Cri-Eeyou, Naskapi et les Inuits du Nunavik, en raison de la 
Convention de la Baie-James et du Nord québécois, les soins de première 
ligne et la disponibilité des médicaments sont sous la responsabilité du 
gouvernement provincial.

•	 Pour les autres nations du Québec, les soins de première ligne sont sous la 
responsabilité du gouvernement fédéral.

•	 Tous les soins de deuxième et troisième lignes sont assurés par le 
gouvernement provincial.

•	 En contexte urbain, plusieurs centres d’amitié autochtone offrent des 
services autour du bien-être physique, mental et communautaire.

•	 L’accès à toute médication pour les Premières Nations et les Inuits non 
conventionnée est assuré par le gouvernement fédéral et celui-ci doit 
autoriser les médicaments ciblés.

•	 Santé Canada gère les centres de désintoxication dédiés aux autochtones. 
Chaque communauté possède un dispensaire en santé qui est 
habituellement sous la responsabilité du gouvernement fédéral. Cependant, 
comme pour la Basse-Côte-Nord et le Nunavik, ils relèvent du provincial.

•	 Les soins de santé mentale, autant cliniques que préventifs, sont donnés par 
des intervenants.

•	 Les professionnels en santé mentale et quelques intervenants d’organismes 
communautaires font des visites irrégulières dans la communauté.

•	 Pour les enfants malades ou en grands besoins, réclamer le programme 
Principe de Jordan pour les enfants des Premières Nations ou Initiative 
de l’enfant d’abord pour les enfants inuits. Ces programmes garantissent 
l’accès aux soins et la réponse sans délai aux besoins en matière de santé, 
de services sociaux et d’éducation. Utiliser ce principe assure que l’enfant 
est pris en charge, peu importe à quel gouvernement seront imputés les 
coûts des soins prodigués à l’enfant.  

Connaître certains 
programmes de santé 
dédiés aux autochtones





01 | 02 | 03 | 04 | 05 | 06 | 07 | 08 | 09 | 10 | 11 | 12 | 13 | 14 | 15 | 16 | 17 | 18 | 19 | 20 | 21 | 22 | 23 | 24 | 25 | 26 | 27 | 28 | 29 | 30 | 31 

Janvier | Février | Mars | Avril | Mai | Juin | Juillet | Août | Septembre | Octobre | Novembre | Décembre

NOTES



01 | 02 | 03 | 04 | 05 | 06 | 07 | 08 | 09 | 10 | 11 | 12 | 13 | 14 | 15 | 16 | 17 | 18 | 19 | 20 | 21 | 22 | 23 | 24 | 25 | 26 | 27 | 28 | 29 | 30 | 31 

Janvier | Février | Mars | Avril | Mai | Juin | Juillet | Août | Septembre | Octobre | Novembre | Décembre

NOTES



01 | 02 | 03 | 04 | 05 | 06 | 07 | 08 | 09 | 10 | 11 | 12 | 13 | 14 | 15 | 16 | 17 | 18 | 19 | 20 | 21 | 22 | 23 | 24 | 25 | 26 | 27 | 28 | 29 | 30 | 31 

Janvier | Février | Mars | Avril | Mai | Juin | Juillet | Août | Septembre | Octobre | Novembre | Décembre

NOTES



15

DES RESSOURCES À CONSULTER AU BESOIN

PUBLICATIONS
•	 CENTRE DE COLLARORATION NATIONALE DE LA SANTÉ, L’État de 

connaissance de la santé des Autochtones : examen de la santé publique 
des Autochtones au Canada, Colombie-Britannique, 2012.

•	 LEPAGE, Pierre, Mythes et réalités sur les peuples autochtones, 
Commission de la personne et des droits de la jeunesse, Québec, 2019.

•	 LAMARRE, Daniel, Roue de médecine des Indiens d’Amérique, Québec, 
2003. 

•	 FONDATION AUTOCHTONE DE GUÉRISON, Peuples autochtones, 
résilience et séquelles du régime des pensionnats, Ottawa, 2003.

•	 RAPPORT FINAL, Commission d’enquête sur les relations entre les 
autochtones et certains services publics, Québec, 2019.

•	 CONSEIL CANADIEN SUR L’APPRENTISSAGE, État de l’apprentissage 
chez les autochtones au Canada, Ontario, 2009.

•	 ASSOCIATION DES INFIRMIÈRES ET INFIRMIERS DU CANADA, Les soins 
de santé adaptés à la santé des autochtones, Ottawa, 2014.

Vous trouverez tous les liens Internet des références au cchic.ca/autochtones.



CCHIC.CA / AUTOCHTONES


